
Plenum: Imaginationen gesellschaftlicher Zukünfte  

(Verantwortlich für den Vorstand: Heike Delitz, Uta Karstein)  

 

Seit der Neuzeit, so der Historiker Reinhart Koselleck in Vergangene Zukunft, richtet sich der 

gesellschaftliche Blick europäischer Gesellschaften auf die Zukunft. Seither wird Zukunft hier nicht 

mehr nur erwartet, sondern als gestaltbar erfahren. Die Zukunft ist in den modernen, westlichen 

Gesellschaften zu einem zentralen Bezugspunkt temporaler Orientierung geworden. Sie ist an die 

Stelle von Tradition und Schicksal getreten und entfaltet so eine spezifische gesellschaftliche 

Wirkmächtigkeit. Zugleich bleibt Zukunft – in diesen wie in allen anderen Gesellschaften – sowohl 

praktisch als auch epistemologisch unverfügbar. In diesem Spannungsfeld entfalten sich jene 

Praktiken, die Zukunft gleichwohl denk- und handhabbar machen sollen: Zukunft wird von 

Akteuren wie von Institutionen vorgestellt, imaginiert, entworfen und vorweggenommen, 

verhandelt und (in diesem Sinn) gestaltet. Gesellschaft, so lässt sich mit Cornelius Castoriadis 

darüber hinaus auch sagen, ‚ist‘ stets die Vorstellung einer gesellschaftlichen Identität in der Zeit, 

die neben der Erzeugung einer Vergangenheit vor allem auch die einer Zukunft bedeutet.  

Das Plenum richtet seinen Blick auf gesellschaftliche Imaginationen gesellschaftlicher Zukünfte. 

Willkommen sind Beiträge, die sich den Modi ihrer Hervorbringung widmen, oder den sozialen 

Funktionen und Effekten solcher Imaginationen. Unter welchen Bedingungen stabilisieren 

Imaginationen gesellschaftlicher Zukünfte soziale Ordnungen, und wann und wie wirken sie 

politisch mobilisierend? Dabei gilt es je spezifisch zu werden: Wie haben sich in der europäischen 

Vergangenheit Gesellschaften in der imaginativen Hervorbringung ihrer jeweiligen Vergangenheit, 

Gegenwart und Zukunft instituiert; wie gestalteten sie jeweils z.B. den gesellschaftlichen Umbruch 

von religiös dominierten Diskursen der gesellschaftlichen Zeit hin zur Zukunftsorientierung und 

spezifisch ‚modernen‘ Zukunftsimaginationen? Ebenso willkommen sind Beiträge, die zu 

(historischen) Zukünften in anderen, in außereuropäischen kulturellen Bedeutungssystemen und 

Gesellschaftsformen Auskunft geben: Wie verändern sich diese in dem Moment (und in den 

darauffolgenden, langen Jahrhunderten), in dem sich diese Gesellschaften mit der europäischen 

Moderne und/oder Kolonialmächten und deren Institutionen von Zeitlichkeit und Zukunft 

konfrontiert sahen? Nicht nur angesichts der ökologischen Krisen sowie der zunehmenden 

Relevanz planetarer Zeitlichkeit gilt es ebenso zu fragen, wie in den europäischen und 

außereuropäischen Gesellschaften gegenwärtig die je eigene Zukunft instituiert wird. Wie gestalten 

sich die Imaginationen von Zukunft in einer Gegenwart, in der die Visionen der europäischen 

Moderne grundlegend in Frage gestellt werden? 

Von Interesse ist dabei je nicht nur die inhaltliche Ausprägung der Zukunftsvorstellungen in den 

verschiedenen Weltregionen und Zeiten, sondern auch, wie solche Vorstellungen (gegebenenfalls) 

global zirkulieren und lokal angeeignet werden. Damit rücken zugleich die Praktiken und die 

Prozesse des Imaginierens in den Blick, in denen kollektive Vergangenheiten, Gegenwarten und 

Zukünfte erstellt werden. Aus theoriegeleiteter Perspektive – wie derjenigen der Philosophischen 

Anthropologie (ansetzend am Menschen als Lebewesen), der Phänomenologie (ansetzend am 

subjektiven Bewusstsein, des Symbolischen Interaktionismus (ansetzend an den 

Bedeutungssetzungen wechselseitigen Handelns) oder der Systemtheorie (Gesellschaftsstruktur 

und Semantik) – ließe sich die Frage nach der Funktion gesellschaftlicher Imaginationen und nach 

den Modi ihrer Hervorbringung stellen. Imaginationen werden in solchen Ansätzen nicht nur als 

handlungsleitend oder soziale Praktiken begleitend verstanden, sondern auch als wesentliche 

Treiber gesellschaftlicher – zuletzt vor allem technologischer – Innovationen. Das Imaginieren 

gesellschaftlicher Zukünfte legitimiert entsprechendes Handeln in der Gegenwart und setzt somit 



Leitlinien für tatsächliche Entwicklungen, etwa über Formen der Planung und Projektion. Zugleich 

– und dies gerade vor dem Hintergrund apokalyptischer Zukunftsszenarien – wird die soziale 

Fantasie angerufen, um Horizonte des Möglichen auszuloten.  

Wer imaginiert wie in welchen sozialen und kulturellen Kontexten welche Zukunftsvorstellungen, 

und mit welchen faktischen Folgen? Welche Gruppen beteiligen sich wie am Imaginieren 

gesellschaftlicher Zukünfte – und welche Rolle schreiben sie sich selbst und anderen in diesen 

Zukunftsnarrationen zu? Welche sozialisierende oder auch polarisierende Wirkung entfalten die 

Zukunftsimaginationen? Wie werden in diesen Prozessen Macht- und Ungleichheitsverhältnisse 

oder solche von Natur und Kultur, Gesellschaft und Technik (re-)produziert? Aber auch: wie, mit 

welchen Techniken und ästhetischen Formen gewinnen je bestimmte Imaginationen an 

Plausibilität und Geltung und entfalten ihre affizierende Wirkung, während andere resonanzlos 

bleiben? Dabei wären – wie schon angedeutet – stets auch die symbolischen Modi und die 

kulturellen sowie medialen Techniken der Zukunftsimagination und ihrer Verbreitung (in 

Vergangenheit und Gegenwart) zu untersuchen: von Bildern, Erzählungen und Texten über Filme, 

Figuren und Memes bis hin zu statistischen Prognosen und ihren Darstellungen.  

Schließlich ist die Soziologie selbst an der Hervorbringung gesellschaftlicher Zukünfte beteiligt. 

Entsprechend ließe sich danach fragen, welche Imaginationen von Zukünften sich in klassischen 

wie auch aktuellen soziologischen Theorien und Diagnosen finden. Welche Zukunftsvorstellungen 

transportieren soziologische Begriffe, Figurationen und Statistiken? Was bedeutet der Umgang mit 

Zukunft für die soziologische Imagination wie auch für die Außendarstellung soziologischer 

Forschung, in der soziologische AutorInnen und Werke je ihrerseits Zukünfte der Gesellschaften 

imaginieren, denk- und handhabbar machen sowie wissenschaftlich plausibilisieren? 

 

Jury:  
Silke Steets (s.steets@tu-berlin.de) 
Tobias Schlechtriemen (tobias.schlechtriemen@soziologie.uni-freiburg.de) 

mailto:s.steets@tu-berlin.de
mailto:tobias.schlechtriemen@soziologie.uni-freiburg.de

